## Quando escolher é dizer

"Sylvia Plath: 'A escritura fica: sozinha percorre o mundo' "

Celine Menghi

Tradução e comentário de Maria Adelaide Câmara Olinda • Português Brasileiro

Freud escreveu que "nunca nos achamos tão indefesos contra o sofrimento como quando amamos, nunca tão desamparadamente infelizes como quando perdemos nosso objeto amado ou o seu amor." O sofrimento, advindo dessa fonte, em sua gratuidade, exacerba-se na dor. Os poemas de Sylvia Plath, com suas imagens que vociferam, disso dão testemunho. São "como um machado capaz de rachar o mar congelado que existe dentro de nós" (Kafka).

A poesia de Sylvia Plath circunda a raiva, a culpa, a rejeição, o amor, o ímpeto destrutivo e a dor da criação. "Jato de sangue é poesia. Não há como estancá-lo", diz ela. As palavras são "golpes de machado na madeird", "ecos que partem a galope" e, encontradas, anos depois, "secas e sem rédeas", num "bater de cascos incansável", "enquanto/do

fundo poço, estrelas fixas/Decidem uma vida" (do poema WORDS). É o canto da permanência das palavras que ecoam muito tempo depois do desaparecimento do poeta e que começam a viver assim que são ditas, como o enuncia Emily Dickinson que, diferentemente de Plath, freia os excessos de emoção e compensa as hipérboles com o toque familiar que tinha a virtude de mantê-la de pé e autovigilante. Sem o comedimento poético de Dickinson, Plath lança sua rica linguagem, em fúria queixosa, a escorrer sobre o terreno pantanoso de suas inquietações e ressentimentos obsedantes. A morte do pai, quando ela tinha 8 anos, assombra-a até o fim, assim como o recorrente tema do suicídio. Em "Electra no Caminho das Azaléias", ela confronta seus sentimentos relativos a essa morte com palavras brutais e honestas: "O dia em que você morreu embrenhei-me na terra e na escuridão do hibernáculo/onde abelhas listadas de preto e dourado, passam dormindo a nevasca... /Foi bom por vinte anos... /Como se você nunca tivesse existido, como se eu viesse

de concepção divina para o mundo da barriga da minha mãe:/ Sua cama larga tinha as manchas da divindade..." .

Finalizando o poema, ela reclama: "Investi--lhe todo meu amor, e então você morreu. .../Sou o fantasma de uma infame suicida... E despede-se: "Sua cadela, filha, amiga. /Foi o meu amor que nos levou, a ambos, à morte.". Vinte e três anos depois da morte do pai, Sylvia Plath se mata. Seus poemas são o "rastro do sujeito no curso do mundo", de um sujeito ele mesmo testemunha das pulsões agressivas e de morte que se voltam contra si, incapaz de escapar dessa armadilha oscilante entre o narcisamento aparente e a desnarcisação extrema.

Sylvia Plath nasceu em 1932, filha de um professor e especialista em entomolgia, nascido na Alemanha, e de Aurélia Schober, austríaca, cuja ambição primeira se dirigia à boa formação clássica e concretizar-se-ia no magistério. Ambos imigrantes americanos cheios de aspirações culturais. Aurélia foi aluna de Otto Plath e, depois, sua mulher. Era 21 anos mais nova que o marido.

Com o casamento, a pedido do marido, tornou-se dona-decasa em tempo integral e, posteriormente, mãe. Formaram um casal guiado pela máxima: trabalho acima de tudo. Prazeres? Muito poucos. Nenhuma vida social. Tiveram dois filhos: Sylvia e, dois anos e meio depois, Warren. Sylvia foi excelente aluna, sempre. Graduou-se e pós-graduou-se. Recebeu uma bolsa Fulbright para estudar em Cambridge, onde conheceu o poeta inglês Ted Hughes, por quem se apaixonou e com quem se casou em 1956, no Bloomsday. Tiveram dois filhos.

O artigo que lhes trago, traduzido, foi escrito pela psicanalista Celine Menghi. Consegui-o por indicação de Maria do Carmo Vieira, em 1999, e via internet. Considero-o, especialmente, de grande interesse para nós, estudiosos da Psicanálise, por representar um exemplo de abordagem lacaniana da criação literária de uma poetisa contemporânea que ultrapassou o métron e dedicou sua curta vida àquilo que diz respeito, acima de tudo, a "esse negócio de viver", como se referiu Pavese à Literatura.

Considero-o importante, também, por tratar da "causa joyceana" e mostrar, de relance, o encanto da poetisa pelo escritor Joyce, sobre quem elaborou uma tese, recusandose, porém, à terceira opção do escritor irlandês — a astúcia — no enfrentamento de sua extrema inquietude e sofrimento.

Invoco, aqui, agora, a fala de Celine Menghi sobre a escritura da poetisa norte-americana que, ao acenar, nesse estudo psicanalítico, para essa artífice do Pathos trágico que é Sylvia Plath, confirma no espírito plathiano, aquilo que não se deve esquecer: "a escritura fica: sozinha percorre o mundo"

"Sylvia Plath: 'A escritura fica: sozinha percorre o mundo' "

Celine Menghi

O conceito freudiano de sublimação, como desvio da força pulsional em direção a outras metas diferentes da sexual, transforma-se, com Lacan, na recuperação do conceito de "Das Ding", a Coisa, com o qual ele ilumina o trabalho que o artista realiza em torno da busca do primeiro objeto perdido, na tentativa de dar forma e substância a um vazio.

Do vazio da Coisa nasce a criação. Mas a Coisa habita o território do gozo, portanto perigoso, e sua proximidade do sujeito é fonte de angústia e melancolia.

Com Joyce, Lacan encontra, na letra, o marco do gozo, onde o simbólico continua a permanecer extremamente real (1), mas é com a própria invenção joyciana que Lacan do sintoma freudiano alcança o *santhome* lacaniano, no qual "*santhome*" é Joyce mesmo, filho da própria obra. Da sublimação, portanto, ao gozo.

A obra de arte, então, como transformação de um gozo no uso desse mesmo gozo que perde sua essência de repetição no momento em que o artista se lança na contemplação e na aceitação do mistério e do vazio e vai, com o fazer artístico, alcançar tal gozo, fazer disso a marca de sua obra e mais o próprio nome.

Seria presunçoso assemelhar o analista ao artista, mas algo comparável existe. O analista é um pouco como um artista frustrado que experimenta saber fazer, com aquele gozo que é um marco do real, antes de tudo, seu próprio gozo e o de outrem. A psicanálise é a criação que lhe é oferecida exatamente porque é, sem talento, uma espécie de figura chapliniana, a meio caminho entre a tristeza e a bufonaria.

Assim como a criação artística faz o nome próprio do artista, ao fim de uma análise, o *santhome* é aquilo que faz o nome próprio do

sujeito, representando-o por aquilo que é, pela maneira como goza e por aquele aspecto de Coisa que ele é, com valor de suplência.

Um artista cria com aquilo que, do puro e simples gozo, mediante um certo sofrimento, pode dar também alguma satisfação. O artista corteja e pondera a Coisa, a meio caminho entre o gerar um outro, outra vida, e a aspiração à morte, mostrando quão estreita é a proximidade entre a morte e o belo.

A escritura, dentre as expressões artísticas, é, talvez, o instrumento por excelência por meio do qual tentamos explicar aquele ponto íntimo e incapturável do ser que é o coração da Coisa, aquele ponto que confina com a morte.

A escritura diz aquilo que, livre da armadilha do simbólico, deixa o ser humano manobrar o sofrimento imprescindível à vida; o escritor cria e recria fronteiras como um perseguido busca uma terra nova, talvez até uma língua perdida, entre a busca e a descarnação.

A escritura é uma maneira de manejar o gozo do qual a letra é o marco, o "suporte material" daquilo que resiste à significação e que tenta circunscrever-se às barreiras da página, da trama, do verso e do ritmo.

O escritor não é tanto os personagens ou a história que escreve, quanto sua escritura: ele é aquele coração da Coisa que nele existe e do qual continua escrevendo.

Escritura como "objeto sacro", como "símbolo de identidade", "rito religioso", como a descreve Sylvia Plath em seu Diário. "... esta é a minha missão, meu trabalho. Isto dá um nome, um sentido à minha existência: torna o momento eterno."

E ainda: "A escritura escancara a tumba dos mortos e os céus que os anjos profetas escondem atrás deles." Um certo impulso para a morte se entrelaça naquilo que, por estrutura, caracteriza a mulher e que Sylvia Plath, por meio da poesia, das cartas à mãe e de seu único romance, coloca sobre o papel.

O Diário é então testemunha de um afã angustiante, preparatório e paralelo à sua produção literária, da busca de uma identidade e da busca do ser. Plath traz à tona o que chamaria de paradoxo do escrever: versificar ou escrever, traçar a letra, quase "pela via do livrar-se", na perda. Imaginei o ato de escrever como o gesto intermitente de um cinzelador, ainda que aquilo que o acompanha seja, freqüentemente, um sentimento hemorrágico.

"A escritura permanece: sozinha percorre o mundo", escreve Sylvia, quase como se arremessasse para longe fragmentos de si e os perseguisse para recompô-los e recompor-se. Hoje, a escritura de Plath está no mundo, mas existe alguma coisa que não se pode dizer, e é exatamente aquele ponto que Sylvia tentou compreender, como se quisesse encontrar uma verdade absoluta que, talvez, só exista na morte.

Sylvia suicidou-se na plenitude da maternidade e da produção literária, na idade em que uma mulher, às vezes e não sempre, começa a captar algo de seu ser mulher.

Morte e mulher, pois, para retomar essa estreita proximidade antes referida entre a morte e o belo. A morte, o belo, a mulher: três indizíveis que parecem entrelaçar-se como estrutura.

"A condição do escrito (2), diz Lacan, em "Mais, ainda", é que seja sustentado por um discurso, que tudo se subtraia e que a relação sexual não se possa mais escrever...; é uma impossibilidade e um não cessar de não escrever-se." É um paradoxo que tem sua lógica na não-existência da relação sexual em virtude da diferença fundamental entre o homem e a mulher, por causa daquele gozo a mais que não deveria haver para que exista a relação sexual.

O escrito, ensina Lacan, provém da função da barra sobre o Outro, barra necessariamente escrita, a fim de que não se possa dizê-la nula, cuja existência marca uma negação que não é necessariamente para ser compreendida. A escritura de um "não existe": falta, gozo interdito, inexistência da mulher, inatingibilidade do ser e da morte.

A escritura é consangüínea a um irredutível sofrimento, um arquejo, e, talvez, a escritura feminina em particular, uma vez que é a mulher a ser tocada por aquele gozo a mais, já que é ela que tem de sofrer uma dupla falta: aquela do Outro e a sua, Outra por si mesma.

Que procura uma mulher que escreve? Em Sylvia Plath, essa é uma questão aberta ao infinito que representa o núcleo central e profundo de sua poética, do inconsciente de uma mulher que conhece a psicanálise, os horrores de certa psiquiatria, que lê Freud, Jung, Rank e que, exatamente em "Luto e Melancolia", encontra as razões possíveis de seu impulso ao suicídio: "... a metáfora do 'vampiro que sangra o ego' usada por Freud. É a própria sensação de embaraço que experimento quando me ponho a escrever: as garras de minha mãe." <sup>1</sup>

É evidente, em Plath, o valor de suplência de sua escritura, mas também o quanto permanece de imponderável e de risco para quem faz da escritura o próprio obstáculo à pulsão de morte e o instrumento para capturar os dois pólos de vida e morte, o coração da Coisa.

Seu diário é uma interlocução com a morte e com o mistério feminino, como se Plath fosse consciente do que escapa à lei fálica, mas, pelo caminho de tal consciência, não em menor parte presa de profunda melancolia que se alterna com ímpetos vitais, com

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nota da tradutora: As palavras de S.Plath são as seguintes: "Li Luto e Melancolia" de Freud esta manhã... Uma descrição quase exata de meus sentimentos e motivos de suicídio: um impulso assassino transferido de minha mãe para mim mesma: a metáfora do "vampiro", que Freud usa, "sugando o ego", que é exatamente o sentimento que tenho tido quando escrevo: as garras de minha mãe. Mascaro meu autodesprezo (um transferido ódio a ela) e enredo-o em mim mesma com minhas insatisfações reais até que se torna muito difícil distinguir o que é de fato uma falsa crítica do que é realmente uma tendência que pode ser mudada."

pensamentos e tentativas de suicídio continuamente sobre a borda de um limite. Comenta Anne Sexton: <sup>2</sup> "Falávamos por opostos", referindo-se ao prazer com que narravam e cortejavam a morte.

Em "Redoma de Vidro", seu único romance, Esther, com suas tentativas de suicídio, realiza gestos libertadores dos laços sociais, dos homens estupradores, dos psiguiatras que viram de pontacabeça o cérebro e a mente, lá, onde parece existir uma coincidência entre tais impedimentos e laços é aquele ponto de interrogação sobre a mulher do qual escapa toda resposta mensurável e comedida e onde a própria resposta faltante é paradoxalmente um outro laço.

"Desejamos sempre o resto, a nova estação; um desejo que é desejo de morte", escreve, refletindo sobre a poesia de Yeats a propósito "daquela nossa inquietude". É lábil a fronteira entre uma definição do ser que possa circunscrever sua identidade de mulher com um desejo inquieto, e às vezes infinito, e a morte.

"A minha escritura é a minha escritura", escreve.

O objeto é inalcançável, inconsistente, também para ela: aquele "minha" não existe.

Que coisa a detém? Que é que a contém? E, inversamente, o que não a detém e não a contém?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nota da Tradutora: Anne Sexton, também poeta, suicidou-se, em 1974, aos 46 anos. Ela anotou sua impressão assim: "Seguidamente, muito seguidamente, Sylvia e eu falávamos longamente de nossos primeiros suicídios; longamente, em detalhes e em profundidade, entre rodadas grátis de batatinha frita. O suicídio é, afinal, o oposto do poema... Falávamos de morte com inflamada intensidade, ambas atraídas por ela como mariposas por uma lâmpada elétrica. Sugando-a!"

A aspiração à singularidade e à unidade, como possível solução para uma mulher, atormenta-a a vida inteira, uma vida breve, dividida entre a mãe e a mulher de carreira, a escritora e a mulher sensual, a mulher perfeita e a filha perfeita. Um dia faz-se bela; um dia deixa os cabelos gordurosos sobre a testa; um dia escreve; um dia limpa a casa; um dia se arrasta em desmazelo, vítima de dor de cabeça; um dia prepara marmelada, numa passagem oscilante da depressão à vontade de ferro. Escreve "... meu arsenal de mulher é sobretudo físico e estético: amor e aparência."

Qualquer coisa de inalcançável para ela e dentro dela, mesmo em sua escritura: "Trabalhar a escritura enquanto sinto a alma confusa, sem vida desconexa, ostentosa?... a escritura me é insustentável...".

A mulher, "feita de amor e aparência", tem necessidade de um "arsenal" para sustentar-se e para sustentar o insustentável daquilo que não existe, para se recuperar da ausência daquele significante que a diga toda. Sylvia parece saber, ou pelo menos intuir, o que é, para a mulher, um furo no simbólico, e precisa suprir essa espécie de foraclusão. Sylvia sabe que não existe uma solução, que a feminilidade comporta um leque de soluções.

O amor pode suprir o vazio a que a mulher está exposta, o amor dá substância e consistência àquela aparência da qual é feita, aparência que vai golpear o inconsciente do homem que a encontra. Mas o

amor é lábil, ondulante, efêmero e encalha no impossível da relação sexual, em seu fracasso.

É, exatamente, no Diário, que Plath retoma Yeats, poeta por ela profundamente amado, juntamente com os contemporâneos Auden e Spender, e em cuja casa, com significado mágico, ela transcorrerá, depois da separação, os últimos meses de sua vida com as crianças. Ela o cita: "A relação sexual é a tentativa de compor a eterna antinomia, destinada a falhar porque ocorre só sobre um lado do abismo." A intuição de Yeats é extraordinária, a Sylvia isso não escapa.

Sylvia está dividida entre a inveja do homem e a necessidade de uma vida que "não termine nas mãos de um marido" e o matrimônio ideal, o ideal do amor, que deve compor-se em "matrimônio literário", na ilusão de anular a dupla falta com amor e escritura, amor e ideal.

"Odiava os homens porque não estavam ali para amar-me como pais: teria podido furá-los e demonstrar que não tinham estofo de pai". E ainda escreve de Joyce: "... fonte paterna da divindade. Contudo, é agitada por uma simples seqüência de palavras "plena de toda a angústia do mundo", que encerrava uma poesia de Joyce: 3 "Coração meu, não tens talvez razão para te desesperares tanto?

continua: "Assim diz Joyce, assim corre o rio para a fonte paterna da divindade".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S.P. anota, em seu diário, as seguintes linhas de Finnegans Wake: "E é velho e velho é triste e velho é triste e fatigado que eu volto para você, meu frio pai, meu frio doido pai, meu frio doido temeroso pai..." .E ela

Meu amor, meu amor, meu amor, por que me deixaste só?" E retoma: "Se fosse um homem, poderia escrever um romance sobre tudo isso: porque, por ser uma mulher, devo apenas chorar e endurecer?" É justamente em "Mais, Ainda" que, esclarecendo o fracasso ("ratage") da relação sexual, Lacan diz como esse fracasso seria a essência mesma do objeto, enquanto sempre perdido, e como a maneira de referir-se a esse fracasso sofre de uma diferença radical no homem e na mulher.

O homem aborda não tanto a mulher quanto a causa de seu desejo: o objeto 'a'.

Para a mulher, serve alguma coisa a mais que o objeto "a", que venha a suprir o quanto existe de imperceptível no Outro.

A mulher encontrar-se-ia em equilíbrio, diz Lacan, entre "uma pura ausência e uma pura sensibilidade , não é de espantar que o narcisismo do desejo, de imediato e novamente, se enganche no narcisismo do ego que dele é o protótipo."

Assim a mulher tenta assegurar-se o valor fálico que pode satisfazer a falta no desejo do Outro, mas está sempre exposta à falha do Outro, enquanto ela, mulher, não pode recorrer a nenhuma identificação e, portanto, está exposta à angústia do indefinível que freqüentemente a torna melancólica.

É sobre isso que Sylvia Plath escreve, mesmo sem o saber, talvez.

Segundo os paradigmas de um certo feminismo clássico, Plath é antifeminista: demasiado presa à maternidade e à exaltação do marido, à sua própria carreira e muito mais à do marido. Mas é também revolucionária e subversiva em sua palavra poética. Vira o mundo com a escritura, tentando definir-se e nominar-se. Portanto, nesse sentido, é considerada uma feminista *ante litteram*.

O interesse por Plath, do ponto de vista psicanalítico, não é obviamente de saber se ela é feminista ou antifeminista, nem de fazer o diagnóstico, coisa que, aliás, ela faz sozinha, mas reside naquilo que sua escritura põe em evidência, confirmando o que aprendemos na clínica e em nossa análise. Trata-se daquilo que as feministas não querem saber, ou seja, que "a mulher não existe": conceito lançado por Lacan como uma bomba, em uma Milão de feministas indignadas.

Adrienne Rich define a escritura de Woolf <sup>4</sup> como uma tentativa de renomear "tipicamente feminina", enquanto em Plath, ao contrário, existe alguma coisa da ordem de "recriar continuando a destruir", talvez ainda mais feminina no sentido em que entendemos a descoberta lacaniana. É aquele pela via do extrair, aquele infinito

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nota da Tradutora: Woolf, Virginia, escritora inglesa, 1882-1941, suicidou-se(deixou-se afogar) após recorrentes problemas mentais.

que significa um limiar sempre móvel, vago, entre um aqui e um além: um nomear a inexistência.

O além parece levar vantagem. Nesse além existe um risco. Sylvia caminha sobre as bordas desse risco na ilusão, ambivalente, de ser contida, de conseguir da mãe o amor nunca havido, de obter qualquer coisa que a mãe nunca tenha feito, no desespero de não havê-lo obtido do pai e na desilusão por não havê-lo conseguido nem mesmo do homem de sua vida, o poeta Ted Hughes, um dia.

Em "As Musas Inquietantes", a reiteração das perguntas à mãe é uma rede de anáforas <sup>5</sup>, baseada no prefixo negativo (un-sightly, un-wisely, un-asked) - que se perde na tradução por: "feia", "insensatamente", "não-convidada" – que não só serve para ratificar a falta da mulher, mas isto que a mãe não fez, deixando aproximarse de seu berço as senhoras que a fazem cativa ao modo das Parcas, <sup>6</sup> musas verdadeiramente inquietantes.

"Me acordei um dia para ver-te, mãe, / Acima de mim flutuando, no mais azul dos ares/ Num balão verde refulgente com um milhão de flores e azulões nunca/ Nunca, nunca vistos em parte alguma./

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nota da Tradutora: Anáfora: Repetição de uma ou mais palavras no princípio de duas ou mais frases, de membros da mesma frase, ou de dois ou mais versos. "...Or what disfigured and <u>unsightly</u>/Cousin did you so <u>unwisely</u> keep / <u>Unasked</u> to my christening, that she..."

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Nota da Tradutora: As Parcas: as três deusas Coto, Láquesis e Átropos, fiavam. dobravam e cortavam o fio da vida; a morte. Lembra também a história da "Bela Adormecida", amaldiçoada em seu berço pela bruxa..

Mas o planetinha foi embora / Como uma bolha de sabão assim que você chamou: Venha cá! / E eu me encontrei defronte de minhas companheiras de viagem. / Agora dia, noite agora, na cabeça, ao lado, aos pés, / Em togas de pedra, de pé eles vigiam, / Vazios rostos como o dia em que nasci,/ Alongadas sombras ao sol poente / Que nunca ilumina ou se põe de vez / e esse é o reino ao qual me me deste à luz, / Mãe, mãe. Todavia, nenhuma carranca/ Atraiçoará aqueles que me acompanham."

Em uma paisagem pedregosa de De Chirico, surge o universo materno da morte. Escreve: "Não existe lealdade nem entre mãe e filha. Ambas lutam pelo pai, pelo filho e pelo leito da mente e do corpo."

Em "Colossus", o pai é uma espécie de Deus decadente, que trai a expectativa da filha, um pai esfacelado: "Não conseguirei reconstruir-te completamente, / Emendado, colado, encaixado convenientemente./ Zurro de mulo, grunhido de porco, casquinada obscena/ provêm de teus magnânimos lábios./Pior que um

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Nota da Tradutora Giorgio de Chirico, pintor surrealista. Um de seus quadros: <u>The Disquieting Masses.</u> Sylvia escreveu sobre poemas de Rousseau, sobre as águas-fortes de Klee e sobre os quadros surrealistas de De Chirico, de cujos diários ela anotou: "têm um poder único sobre mim". De Chirico abriu para Sylvia toda a região de imagens oníricas: estátuas arruinadas, criptas, etc., nos poemas que giravam em torno de seus pais. O título The Disquieting Muses foi inspirado no quadro de George de Chirico: The Disquieting Masses.

estábulo... // "... Para dragar o limo de tua garganta. / Não me tornei mais sábia." <sup>8</sup>

A garganta do pai, como a garganta de Irma no sonho de Freud, está ali para indicar um buraco sem fundo, uma falta inominável. No lugar do pai, sabemos, inscreve-se o limite ao todo possível, à simetria, à reciprocidade entre o sujeito e o Outro.

Mãe e pai, figuras a reunir e a recompor, uma, meio judia, outra, nazista, constituem-se no acúmulo de horror em que Plath se move e que tenta embelezar nas cartas à sua mãe.

Na dificuldade para restaurar-se no Outro, típica da mulher, Sylvia está presa entre o fracasso (*ratage*) e a destruição (*ravage*).

Matrimônio. Maternidade. Escritura.

A maternidade é desejada, mas igual e frequentemente sentida como uma ameaça à escritura.

O casamento é o "matrimônio literário", com o homem ideal, o homem-pai, o homem da escritura. Sylvia sente que a proximidade de Ted, além de necessária, é também perigosa; sente-se em risco de tornar-se "um mero acessório".

Escreve ela: "Desespero. Impasse. O problema não é meu sucesso, porém a minha alegria. Algo de morto."

Como ela o diz, a escritura é o "remédio santo", mas é também sua doença, além de critério de valor em relação a Ted, e escritura

18

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Nota da Tradutora: A segunda estrofe completa é assim: "Talvez você se considere um oráculo,/ Porta-voz dos mortos, de algum deus ou de outrem./ Há trinta anos trabalho/ Para dragar o limo de sua garganta. Não sou de modo algum mais sábia." (The Colossus)

para a mãe. Ted é o rival e o ideal, o "complemento másculo" de seu ser, no encalço daquela figura paterna que considera uma das metáforas "centrais da infância, da poesia e do subconsciente de um artista, a musa-homem e deus criador sepultado e ressuscitado em Ted para tornar-se meu companheiro com Netuno, o pai do mar, e com as pérolas...".

O abandono por parte de Ted é fatal para Sylvia. Ele, como marido e curador de sua obra, queimou algumas páginas do Diário do último período, por isso resta-nos apenas rastrear na lógica o porquê desse suicídio.

Por um lado, Sylvia, para sobreviver à "ravage", parece sustentarse do ideal do marido ou da escritura, e do homem ideal; por outro, o que a controla é a busca de uma CAUSA, escrita em letras maiúsculas, e aquele narcisismo que diz carregar consigo "como um parente muito querido doente de câncer de quem, desembaraçarme, só quando o desespero leva vantagem." A escritura é "necessária para a sobrevivência de meu arrogante equilíbrio", escreve, "como o pão é para o corpo."

A ruína de um ideal, por um lado, é uma CAUSA que não resiste, porque é sustentada pelo narcisismo; por outro lado, precipita a solução. Existe uma verdade que não é absoluta, mas que é a verdade do real, na qual Sylvia não cria raiz, perseguindo a

impossível "coincidência da realidade com o ideal". O narcisismo, por isso, como uma tentativa, imaginária, de recompor a divisão.

A CAUSA, que Sylvia procura como um ponto de partida, é vazia, nós o sabemos, enquanto sua matriz é a Coisa que está sempre perdida, assassinada pelo significante. Desde a Origem existe a perda.

A Causa determina a posição do sujeito enquanto desejante, a partir de um vazio, de um limite: a admissão da perda do gozo.

Sylvia não aceita aquele "não cessar de não se escrever" na contingência do amor: aquele "cessar de não se escrever" que ela gostaria de eternizar. O que permanece é o aferrar-se ao Um da Coisa, o eternizar o átimo, o anular o momento no qual desde sempre ocorre a perda, no qual nenhum objeto preencheria qualquer vazio; eternizá-lo na ilusão de reapossar-se da Coisa, plena, sem buracos, e nisso encontrar a Causa. Poucos dias antes de morrer, Sylvia "depara-se" com as Palavras, como "Machados, escrevam,... palavras secas e sem cavaleiro, golpes dos cascos incansáveis...".

Sylvia Plath deixa de perpetuar a solidão do sujeito e seu irredutível sofrimento. Pára de escrever e de viver.

"A escritura permanece: sozinha vai pelo mundo", perpetuando o "não cessar de escrever-se".

1 - J.A. Miller, «Seminario II di Barcellona», in "La Psicoanalisi", n° 23. 2 - J. Lacan, "Encore", p. 36.

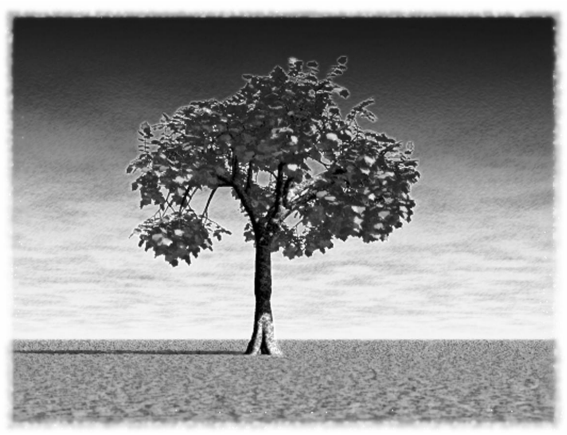


Ilustração de João Câmara

"Te apresento a mulher mais discreta do mundo: essa que não tem nenhum segredo."

Poetisa brasileira, suicida, Ana Maria César. Ela traduziu o poema Words (Palavras) de S. Plath.

## <u>Palavras</u>

Golpes
De machado na madeira
E os ecos!
Ecos que partem
A galope.

A seiva

Jorra como pranto, como Água lutando Para repor seu espelho Sobre a rocha

Que cai e rola Crânio branco Comido pelas ervas Anos depois, na estrada encontro

Essas palavras secas e sem rédeas Bater de cascos incansável, Enquanto Do fundo do poço, estrelas fixas Decidem uma vida.